Verzeihen

Ein Wort, das wir im Alltag leicht benutzen. Im Vorbeigehen, im Gedrange, fast beilaufig. Es 6ffnet Wege, glattet kleine
Reibungen und gehdrt ganz selbstverstandlich zur sozialen Choreografie.
Doch sobald wir Uber Verzeihen sprechen, verandert sich etwas. Das Wort wird schwerer. Es beruhrt nicht mehr
Hoflichkeit, sondern Verletzung. Nicht das Flichtige, sondern das, was bleibt.
Wenn Menschen verletzt wurden oder ihnen Unrecht widerfahren ist, zeigen sich oft Widerstand und innere Abwehr.
Enttauschung, Wut, Trauer oder Groll treten hervor — Geflhle, die lange gebunden sein konnen. Gleichzeitig berichten
andere von einem leisen Gefuhl der Entlastung, manchmal sogar von innerem Frieden, wenn sie sich dem Verzeihen
annahern. Besonders dort, wo Beziehungen betroffen sind: in Familien, Partnerschaften oder im Arbeitsumfeld. Dort, wo
Unrecht nicht nur geschehen ist, sondern nachwirkt.

Eine Freundin erzahlte mir kurzlich von einer Veranstaltung des Psychologen Leon Windscheid, die sie gemeinsam mit
ihrer Tochter besuchte. Auch dort ging es um Verzeihen. Die Tochter reagierte irritiert auf das Thema. Ihr Vater hatte die
Familie verlassen, als sie vierzehn war - ohne Abschied, ohne Erklarung, ohne Kontakt bis heute. Allein die Vorstellung des
Verzeihens fuhlte sich fur sie an wie ein inneres Aufrutteln.
Vielleicht, weil Verzeihen etwas in Bewegung bringt.

Verzeihen ist in meiner Praxis immer wieder Thema. Manchmal zeigt es sich offen, manchmal eher versteckt. Erfahrungen
wie Mobbing, ungerechte Vorgesetzte, Ubergangen zu werden oder belastende Arbeitsbedingungen kénnen tief
verletzen. Der entstehende Stress ist oft nicht kurzfristig, sondern anhaltend - und zeigt sich kérperlich wie emotional,
etwa durch Schlafstérungen, Schmerzen oder Verbitterung.
Gerade deshalb war es mir wichtig, einige Gedanken zum Verzeihen zusammenzutragen.

Ein zentraler Punkt dabei ist die Selbstachtung. Sie kann sich im Nicht-Verzeihen zeigen, etwa durch das \Wahrnehmen
eigener Grenzen. Und sie kann sich auch im Verzeihen ausdricken — dann, wenn innerer Abstand entsteht und das Erlebte
nicht ldnger den eigenen Raum bestimmt.
Verzeihen ist kein Muss. Aber es kann ein Weg sein, sich selbst wieder naherzukommen.

Verzeihen?

Das Thema Verzeihen begegnet
uns in vielen Lebensbereichen.
Im Kern bedeutet es, auf Rache
und Wiedergutmachung zu
verzichten. Die Philosophin
Svenja FlaBpohler schreibt, dass
die Fahigkeit des Loslassens
zugleich bestehen kann,
wahrend die Schuld des Taters
unverandert bleibt. Es geht
dabei nicht darum, dem
Gegenuber seine Schuld
abzunehmen, sondern darum,
wie man selbst dem Unrecht
und der Person, die es
begangen hat, Bedeutung gibt.
Verzeihen bedeutet auch, dass

2 Merkmale des
Verzeihens

Merkmale, die sich beim Verzeihen
immer wieder zeigen:

Verzeihen senkt Stress und reduziert
emotionale Belastung.
Entschuldigungen oder Reue des
anderen sind nicht notwendig, um zu
verzeihen (bedeutet auch: Raus aus
der Opferrolle).

Vergessen ist nicht erforderlich.

Die Person, der verziehen wird, muss
sich des Verzeihens nicht bewusst
sein.

Verzeihen ist ein Prozess, der nicht
linear verlauft; es kann auch
Ruckschritte geben.

3 Ist Verzeihen rational
oder irrational?

Wenn es um Verzeihen geht, lohnt sich

Es lasst sich nicht erzwingen und
nicht auf Knopfdruck herstellen.
Verzeihen besitzt einen
unverfugbaren Charakter - wir
kénnen nicht vorhersehen, ob und
wann der Prozess gelingt.

Susanne Booshammer sieht
Verzeihen zugleich als bewusste
Entscheidung, ein Bemuhen um eine
konstruktive innere Haltung.
Gleichzeitig enthalt es fur sie auch ein
verfugbares Element: Wer Unrecht
erlebt hat, kann seinem Gegenuber
signalisieren, dass er kein schlechtes
Gewissen haben muss. Auf diese
Weise wird ein Teil des Verzeihens
bewusst gestaltbar.

Beide Philosophinnen machen
deutlich:

Verzeihen ist kein einfacher
moralischer Akt, sondern ein
vielschichtiger Prozess voller
Ambivalenzen. Er bewegt sich
zwischen innerem Ringen, bewusster

ein Blick aus verschiedenen Perspektiven.
Die Philosophin Svenja FlaBpohler betont,
dass Verzeihen oft ungerecht und
unlogisch erscheint.

man dem anderen signalisiert:
,Du brauchst kein schlechtes
Gewissen mehr zu haben.*

Entscheidung und einem Anteil, der
sich nicht vollstandig steuern lasst.




Vier Schritte des
Verzeihens

Insbesondere in der Psychologie und
Therapie hat Verzeihen einen festen
Stellenwert. Ein bekanntes Modell dazu ist
das Vier-Schritte-Modell des US-
Psychologen Robert D. Enright.

1. Aufdecken von Verletzungen und
psychologischen Verteidigungsreaktionen
- die eigenen Gefuhle, Reaktionen und
inneren Blockaden werden bewusst
wahrgenommen.

2.Entscheiden fur Verzeihen als Option -
Verzeihen wird als bewusster Weg
gewahlt, ohne dass es erzwungen wird.

3.Arbeiten an Empathie und Akzeptanz
gegenuber dem Verletzer - das
Geschehene wird neu eingeordnet, die
Perspektive geweitet und mogliche
Hintergrunde des Handelns verstanden.

4.Vertiefen und Abbau negativer Affekte -
Wut, Trauer und Groll werden schrittweise
geldst, wodurch emotionaler Ballast
reduziert wird.

Selbstachtung durch
Verzeihen oder

O

Nichtverzeihen

Wenn wir Uber Verzeihen sprechen, berthren wir ein
komplexes menschliches Thema. Oft wird Verzeihen
mit GroBe, innerer Reife oder sogar moralischer
Verpflichtung verbunden. Gleichzeitig kennen wir die
Notwendigkeit klarer Grenzen. Wie lassen sich diese
beiden Pole miteinander verbinden?

Die Philosophin Susanne Booshammer betont, dass

Selbstachtung sowohl im Verzeihen als auch im Nicht-

Verzeihen liegen kann. Dieser Gedanke eroffnet einen
Raum jenseits von einfachen Zuordnungen zu ,richtig"
oder ,falsch”,

Nicht zu verzeihen kann bedeuten:
« Ich billige das Verhalten nicht.
¢ Ich setze eine Grenze.
¢ Ich nehme meine Bedurfnisse ernst und wahre
meine Integritat.

In manchen Situationen ist diese Haltung notwendig
und gesund. Sie schutzt die eigene Wurde und macht
deutlich: Hier wurde eine Grenze Uberschritten.

Verzeihen, Entschuldigen,
Versohnen: Die feinen
Unterschiede

5

Viele Menschen verwenden ,verzeihen" und ,entschuldigen” oft
synonym - doch laut dem Philosophen Oliver Hallich gibt es einen
wichtigen Unterschied.

Entschuldigen bedeutet, dass ein Verhalten nachvollziehbar ist.
Beispiel: Eine Freundin soll auf die Kinder aufpassen, damit die
Mutter zu einem Vorstellungsgesprach gehen kann. Sie kommt zu
spat, weil sie im Stau steckt. Unangenehm, aber verstandlich - das
Verhalten ist entschuldbar.

Verzeihen bedeutet hingegen, jemandem zu vergeben, obwohl er
wirklich schuld ist und einen Fehler gemacht hat - ohne
nachvollziehbare Entschuldigung.

Beispiel: Eine Arbeitskollegin verbreitet bdse Gertchte Uber uns.
Es ist ungerecht und nicht nachvollziehbar - und dennoch kann
man ihr verzeihen.

Versdhnen ist etwas anderes: Man kann jemandem verzeihen,
ohne den Kontakt wieder aufzunehmen.

Nachsicht beschreibt Menschen, die groBzugig mit Fehlern
umgehen. Sie nehmen anderen nicht alles krumm und schaffen
ein angenehmes Klima - im Freundeskreis wie in der Arbeitswelt.
Oft bemerkt die andere Person gar nicht, dass sie etwas
Unangenehmes getan hat.

Verzeihen hingegen kann bedeuten:
» |ch trete aus der Opferrolle heraus und gewinne meine
Handlungsfahigkeit zurtck.
¢ Ich definiere mich nicht langer Uber das Unrecht, das mir
widerfahren ist.
¢ Ich entscheide selbst, wann der Schmerz nicht mehr mein
inneres Leben bestimmen soll.

Dieser Schritt muss nicht an auBere Bedingungen geknupft
sein. Er kann auch dann erfolgen, wenn es keine
Entschuldigung gibt, keine Einsicht, keinen Ausdruck von Reue
- oder wenn die Person, die uns verletzt hat, bereits verstorben
ist. Verzeihen wird dann zu einem inneren Vorgang, zu einem
Akt der Selbstbestimmung.

Doch genau darin liegt die Herausforderung. Es bleibt ein
Balanceakt:

zwischen Schutz und Offnung,

zwischen Grenzen setzen und Loslassen,

zwischen Vergangenheit und Zukunft.

Verzeihen ist weder eine moralische Pflicht noch eine
gesellschaftliche Norm, die erfullt werden muss. Es ist eine
personliche Entscheidung - ein Weg, den jeder Mensch in
seinem eigenen Tempo gehen darf.

Manchmal fuhrt er zum Loslassen, zur Akzeptanz. Manchmal
bedeutet er Festhalten, das Setzen von Grenzen und das
Bewahren der eigenen Wlrde. Beides - Verzeihen und Nicht-
Verzeihen - kann Ausdruck von Selbstachtung sein.



7 Gibt es gute Grunde, nicht
zu verzeihen?

Fur Booshammer gibt es drei zentrale Grinde, weshalb man jemandem keine zweite Chance geben sollte:

1. Selbstachtung: Nicht zu vergeben kann notwendig sein, um die eigene Wirde und Integritat zu schutzen. Wer
Unrecht erfahren hat, setzt durch das Wahrnehmen und Verteidigen eigener Grenzen ein klares Signal: ,Ich lasse nicht
zu, dass mein Wert oder meine Bedurfnisse verletzt werden." Selbstachtung und die Achtung durch andere hangen
dabei eng zusammen - wer sich selbst nicht respektiert, kann kaum erwarten, dass andere ihn respektieren.

2. Wahrung der Gerechtigkeit: Nicht-Vergeben kann eine Frage der Fairness sein. Es zeigt, dass Handlungen
Konsequenzen haben mussen und Verantwortung tbernommen werden sollte. Auf diese Weise wird ein moralisches
Gleichgewicht bewahrt, und es wird deutlich, dass Unrecht nicht ohne Folgen bleibt.

3. Pravention und gesellschaftliche Verantwortung: Indem Fehlverhalten nicht einfach Ubersehen wird, werden
Strukturen gestarkt, die zukUnftige Schaden verhindern. Beispiele hierfur sind Bildung, Aufklarung oder MaBnahmen
gegen Armut - Bereiche, in denen gezielte Pravention dazu beitragt, dass ahnliche Verletzungen oder
Ungerechtigkeiten seltener auftreten.

8 Gibt es gute Grunde, zu
verzeihen?

Ohne Verzeihung, so schreibt Hannah Arendt, bliebe der Mensch an seine Vergangenheit gefesselt und ware unfahig zu
einem Neubeginn. Wenn wir die Fahigkeit zu verzeihen nicht in uns tragen wurden, gabe es kein Vorwartsstreben, kein
Entgegenkommen, keine Veranderung hin zu etwas Gutem, kein Reifen und Wachsen, und Beziehungen kdonnten nicht
weiterbestehen.

Damit wird deutlich, welche zentrale Rolle der Humanismus spielt: Wir sind mehr als unsere Taten. Das bedeutet nicht,
dass wir Schuld kleinreden sollten - wir begehen Unrecht und erfahren Unrecht -, aber wir sind vor allem Menschen,
die fahig sind, zu reflektieren, zu lernen und sich zu entwickeln.

Macht und
Verzeihen

Wenn wir jemandem verzeihen, erlauben wir ihm, sein Gewissen zu entlasten, schreibt Booshammer. Verzeihen kann
dabei eine Machtkomponente enthalten. Gonnerhaftes Verzeihen oder das bloBe Verstandnis fur das Verhalten einer
Person im Kontext ihrer Biographie oder auBerer Umstande - so wohlwollend es sein mag - kann dazu fuhren, dass
wir den anderen nicht ernst nehmen in seiner Fahigkeit, sich anders zu verhalten.

Wir nehmen ihm damit die Verantwortung fur seine Handlung ab und unterstellen ihm, dass er nicht die Willenskraft
oder Freiheit besitzt, anders zu handeln.

Gleichzeitig kann ein Tater, der keine Reue zeigt, auf diese Weise seine Macht demonstrieren, statt sie abzulegen.

Reflexion

Was genau hat mich verletzt?

Was belastet mich daran noch heute?

Wie wirkt sich das Festhalten auf mein Wohlbefinden aus?

Was bedeutet es fur mich, mir selbst treu zu bleiben?

\WWas brauche ich jetzt, um mehr Ruhe in mir zu finden?

Wie kann ich meine Verletzung ausdriicken, ohne dass sie in mir feststeckt?

Wie kann ich freundlich mit mir umgehen, wenn das Verzeihen gerade nicht gelingt?

Daniela Britzelmayr | Gesundheitsberaterin | Pravention & ganzheitliche Gesundheit
Tel. 076 387 331 3 - www.daniela-britzelmayrcom



