
Merkmale, die sich beim Verzeihen
immer wieder zeigen:

Verzeihen senkt Stress und reduziert
emotionale Belastung.
Entschuldigungen oder Reue des
anderen sind nicht notwendig, um zu
verzeihen (bedeutet auch: Raus aus
der Opferrolle).
Vergessen ist nicht erforderlich.
Die Person, der verziehen wird, muss
sich des Verzeihens nicht bewusst
sein.
Verzeihen ist ein Prozess, der nicht
linear verläuft; es kann auch
Rückschritte geben.

Ein Wort, das wir im Alltag leicht benutzen. Im Vorbeigehen, im Gedränge, fast beiläufig. Es öffnet Wege, glättet kleine
Reibungen und gehört ganz selbstverständlich zur sozialen Choreografie.
Doch sobald wir über Verzeihen sprechen, verändert sich etwas. Das Wort wird schwerer. Es berührt nicht mehr
Höflichkeit, sondern Verletzung. Nicht das Flüchtige, sondern das, was bleibt.
Wenn Menschen verletzt wurden oder ihnen Unrecht widerfahren ist, zeigen sich oft Widerstand und innere Abwehr.
Enttäuschung, Wut, Trauer oder Groll treten hervor – Gefühle, die lange gebunden sein können. Gleichzeitig berichten
andere von einem leisen Gefühl der Entlastung, manchmal sogar von innerem Frieden, wenn sie sich dem Verzeihen
annähern. Besonders dort, wo Beziehungen betroffen sind: in Familien, Partnerschaften oder im Arbeitsumfeld. Dort, wo
Unrecht nicht nur geschehen ist, sondern nachwirkt.

Eine Freundin erzählte mir kürzlich von einer Veranstaltung des Psychologen Leon Windscheid, die sie gemeinsam mit
ihrer Tochter besuchte. Auch dort ging es um Verzeihen. Die Tochter reagierte irritiert auf das Thema. Ihr Vater hatte die
Familie verlassen, als sie vierzehn war – ohne Abschied, ohne Erklärung, ohne Kontakt bis heute. Allein die Vorstellung des
Verzeihens fühlte sich für sie an wie ein inneres Aufrütteln.
Vielleicht, weil Verzeihen etwas in Bewegung bringt.

Verzeihen ist in meiner Praxis immer wieder Thema. Manchmal zeigt es sich offen, manchmal eher versteckt. Erfahrungen
wie Mobbing, ungerechte Vorgesetzte, übergangen zu werden oder belastende Arbeitsbedingungen können tief
verletzen. Der entstehende Stress ist oft nicht kurzfristig, sondern anhaltend – und zeigt sich körperlich wie emotional,
etwa durch Schlafstörungen, Schmerzen oder Verbitterung.
Gerade deshalb war es mir wichtig, einige Gedanken zum Verzeihen zusammenzutragen. 
Ein zentraler Punkt dabei ist die Selbstachtung. Sie kann sich im Nicht-Verzeihen zeigen, etwa durch das Wahrnehmen
eigener Grenzen. Und sie kann sich auch im Verzeihen ausdrücken – dann, wenn innerer Abstand entsteht und das Erlebte
nicht länger den eigenen Raum bestimmt.
Verzeihen ist kein Muss. Aber es kann ein Weg sein, sich selbst wieder näherzukommen.

Verzeihen

Das Thema Verzeihen begegnet
uns in vielen Lebensbereichen.
Im Kern bedeutet es, auf Rache
und Wiedergutmachung zu
verzichten. Die Philosophin
Svenja Flaßpöhler schreibt, dass
die Fähigkeit des Loslassens
zugleich bestehen kann,
während die Schuld des Täters
unverändert bleibt. Es geht
dabei nicht darum, dem
Gegenüber seine Schuld
abzunehmen, sondern darum,
wie man selbst dem Unrecht
und der Person, die es
begangen hat, Bedeutung gibt.
Verzeihen bedeutet auch, dass
man dem anderen signalisiert:
„Du brauchst kein schlechtes
Gewissen mehr zu haben.“

1 Was ist
Verzeihen? 

2 Merkmale des
Verzeihens

3 Ist Verzeihen rational
oder irrational?

Wenn es um Verzeihen geht, lohnt sich
ein Blick aus verschiedenen Perspektiven.
Die Philosophin Svenja Flaßpöhler betont,
dass Verzeihen oft ungerecht und
unlogisch erscheint. 

Es lässt sich nicht erzwingen und
nicht auf Knopfdruck herstellen.
Verzeihen besitzt einen
unverfügbaren Charakter – wir
können nicht vorhersehen, ob und
wann der Prozess gelingt.
Susanne Booshammer sieht
Verzeihen zugleich als bewusste
Entscheidung, ein Bemühen um eine
konstruktive innere Haltung.
Gleichzeitig enthält es für sie auch ein
verfügbares Element: Wer Unrecht
erlebt hat, kann seinem Gegenüber
signalisieren, dass er kein schlechtes
Gewissen haben muss. Auf diese
Weise wird ein Teil des Verzeihens
bewusst gestaltbar.
Beide Philosophinnen machen
deutlich:
Verzeihen ist kein einfacher
moralischer Akt, sondern ein
vielschichtiger Prozess voller
Ambivalenzen. Er bewegt sich
zwischen innerem Ringen, bewusster
Entscheidung und einem Anteil, der
sich nicht vollständig steuern lässt.

1



1
Viele Menschen verwenden „verzeihen“ und „entschuldigen“ oft
synonym – doch laut dem Philosophen Oliver Hallich gibt es einen
wichtigen Unterschied.
Entschuldigen bedeutet, dass ein Verhalten nachvollziehbar ist.
Beispiel: Eine Freundin soll auf die Kinder aufpassen, damit die
Mutter zu einem Vorstellungsgespräch gehen kann. Sie kommt zu
spät, weil sie im Stau steckt. Unangenehm, aber verständlich – das
Verhalten ist entschuldbar.
Verzeihen bedeutet hingegen, jemandem zu vergeben, obwohl er
wirklich schuld ist und einen Fehler gemacht hat – ohne
nachvollziehbare Entschuldigung.
Beispiel: Eine Arbeitskollegin verbreitet böse Gerüchte über uns.
Es ist ungerecht und nicht nachvollziehbar – und dennoch kann
man ihr verzeihen.
Versöhnen ist etwas anderes: Man kann jemandem verzeihen,
ohne den Kontakt wieder aufzunehmen.
Nachsicht beschreibt Menschen, die großzügig mit Fehlern
umgehen. Sie nehmen anderen nicht alles krumm und schaffen
ein angenehmes Klima – im Freundeskreis wie in der Arbeitswelt.
Oft bemerkt die andere Person gar nicht, dass sie etwas
Unangenehmes getan hat.

Wenn wir über Verzeihen sprechen, berühren wir ein
komplexes menschliches Thema. Oft wird Verzeihen
mit Größe, innerer Reife oder sogar moralischer
Verpflichtung verbunden. Gleichzeitig kennen wir die
Notwendigkeit klarer Grenzen. Wie lassen sich diese
beiden Pole miteinander verbinden?
Die Philosophin Susanne Booshammer betont, dass
Selbstachtung sowohl im Verzeihen als auch im Nicht-
Verzeihen liegen kann. Dieser Gedanke eröffnet einen
Raum jenseits von einfachen Zuordnungen zu „richtig“
oder „falsch“.

Nicht zu verzeihen kann bedeuten:
Ich billige das Verhalten nicht.
Ich setze eine Grenze.
Ich nehme meine Bedürfnisse ernst und wahre
meine Integrität.

In manchen Situationen ist diese Haltung notwendig
und gesund. Sie schützt die eigene Würde und macht
deutlich: Hier wurde eine Grenze überschritten.

6 Selbstachtung durch
Verzeihen oder
Nichtverzeihen

Insbesondere in der Psychologie und
Therapie hat Verzeihen einen festen
Stellenwert. Ein bekanntes Modell dazu ist
das Vier-Schritte-Modell des US-
Psychologen Robert D. Enright.

1.Aufdecken von Verletzungen und
psychologischen Verteidigungsreaktionen
– die eigenen Gefühle, Reaktionen und
inneren Blockaden werden bewusst
wahrgenommen.

2.Entscheiden für Verzeihen als Option –
Verzeihen wird als bewusster Weg
gewählt, ohne dass es erzwungen wird.

3.Arbeiten an Empathie und Akzeptanz
gegenüber dem Verletzer – das
Geschehene wird neu eingeordnet, die
Perspektive geweitet und mögliche
Hintergründe des Handelns verstanden.

4.Vertiefen und Abbau negativer Affekte –
Wut, Trauer und Groll werden schrittweise
gelöst, wodurch emotionaler Ballast
reduziert wird.

4 Vier Schritte des
Verzeihens 5 Verzeihen, Entschuldigen,

Versöhnen: Die feinen
Unterschiede

Verzeihen hingegen kann bedeuten:
Ich trete aus der Opferrolle heraus und gewinne meine
Handlungsfähigkeit zurück.
Ich definiere mich nicht länger über das Unrecht, das mir
widerfahren ist.
Ich entscheide selbst, wann der Schmerz nicht mehr mein
inneres Leben bestimmen soll.

Dieser Schritt muss nicht an äußere Bedingungen geknüpft
sein. Er kann auch dann erfolgen, wenn es keine
Entschuldigung gibt, keine Einsicht, keinen Ausdruck von Reue
– oder wenn die Person, die uns verletzt hat, bereits verstorben
ist. Verzeihen wird dann zu einem inneren Vorgang, zu einem
Akt der Selbstbestimmung.
Doch genau darin liegt die Herausforderung. Es bleibt ein
Balanceakt:
zwischen Schutz und Öffnung,
zwischen Grenzen setzen und Loslassen,
zwischen Vergangenheit und Zukunft.
Verzeihen ist weder eine moralische Pflicht noch eine
gesellschaftliche Norm, die erfüllt werden muss. Es ist eine
persönliche Entscheidung – ein Weg, den jeder Mensch in
seinem eigenen Tempo gehen darf.
Manchmal führt er zum Loslassen, zur Akzeptanz. Manchmal
bedeutet er Festhalten, das Setzen von Grenzen und das
Bewahren der eigenen Würde. Beides – Verzeihen und Nicht-
Verzeihen – kann Ausdruck von Selbstachtung sein.

2



Für Booshammer gibt es drei zentrale Gründe, weshalb man jemandem keine zweite Chance geben sollte:

1. Selbstachtung: Nicht zu vergeben kann notwendig sein, um die eigene Würde und Integrität zu schützen. Wer
Unrecht erfahren hat, setzt durch das Wahrnehmen und Verteidigen eigener Grenzen ein klares Signal: „Ich lasse nicht
zu, dass mein Wert oder meine Bedürfnisse verletzt werden.“ Selbstachtung und die Achtung durch andere hängen
dabei eng zusammen – wer sich selbst nicht respektiert, kann kaum erwarten, dass andere ihn respektieren.

2. Wahrung der Gerechtigkeit: Nicht-Vergeben kann eine Frage der Fairness sein. Es zeigt, dass Handlungen
Konsequenzen haben müssen und Verantwortung übernommen werden sollte. Auf diese Weise wird ein moralisches
Gleichgewicht bewahrt, und es wird deutlich, dass Unrecht nicht ohne Folgen bleibt.

3. Prävention und gesellschaftliche Verantwortung: Indem Fehlverhalten nicht einfach übersehen wird, werden
Strukturen gestärkt, die zukünftige Schäden verhindern. Beispiele hierfür sind Bildung, Aufklärung oder Maßnahmen
gegen Armut – Bereiche, in denen gezielte Prävention dazu beiträgt, dass ähnliche Verletzungen oder
Ungerechtigkeiten seltener auftreten.

8

Wenn wir jemandem verzeihen, erlauben wir ihm, sein Gewissen zu entlasten, schreibt Booshammer. Verzeihen kann
dabei eine Machtkomponente enthalten. Gönnerhaftes Verzeihen oder das bloße Verständnis für das Verhalten einer
Person im Kontext ihrer Biographie oder äußerer Umstände – so wohlwollend es sein mag – kann dazu führen, dass
wir den anderen nicht ernst nehmen in seiner Fähigkeit, sich anders zu verhalten.
Wir nehmen ihm damit die Verantwortung für seine Handlung ab und unterstellen ihm, dass er nicht die Willenskraft
oder Freiheit besitzt, anders zu handeln. 
Gleichzeitig kann ein Täter, der keine Reue zeigt, auf diese Weise seine Macht demonstrieren, statt sie abzulegen.

Was genau hat mich verletzt?
Was belastet mich daran noch heute?
Wie wirkt sich das Festhalten auf mein Wohlbefinden aus?
Was bedeutet es für mich, mir selbst treu zu bleiben?
Was brauche ich jetzt, um mehr Ruhe in mir zu finden?
Wie kann ich meine Verletzung ausdrücken, ohne dass sie in mir feststeckt?
Wie kann ich freundlich mit mir umgehen, wenn das Verzeihen gerade nicht gelingt?

10

Macht und
Verzeihen

7 Gibt es gute Gründe, nicht
zu verzeihen?

Gibt es gute Gründe, zu
verzeihen?

Ohne Verzeihung, so schreibt Hannah Arendt, bliebe der Mensch an seine Vergangenheit gefesselt und wäre unfähig zu
einem Neubeginn. Wenn wir die Fähigkeit zu verzeihen nicht in uns tragen würden, gäbe es kein Vorwärtsstreben, kein
Entgegenkommen, keine Veränderung hin zu etwas Gutem, kein Reifen und Wachsen, und Beziehungen könnten nicht
weiterbestehen.
Damit wird deutlich, welche zentrale Rolle der Humanismus spielt: Wir sind mehr als unsere Taten. Das bedeutet nicht,
dass wir Schuld kleinreden sollten – wir begehen Unrecht und erfahren Unrecht –, aber wir sind vor allem Menschen,
die fähig sind, zu reflektieren, zu lernen und sich zu entwickeln. 

3

9

Reflexion

Daniela Britzelmayr | Gesundheitsberaterin | Prävention & ganzheitliche Gesundheit
 Tel. 076 387 331 3 · www.daniela-britzelmayr.com


